[bookmark: _Hlk201001974]Метод Реализации (сиддхи-упачара) Будды в Пещере Индрашилагуха.
Fo Shuo Dishi Yan Mimi Chengjiu Yi Gui


Перевел Учитель Dānapāla 
Трипитака Тайсе № 940

Перевод на английский: Shih Perng Liew 
Перевод на русский: Suraj 



В это время Будда Шакьямуни обратился к бодхисаттве Ваджрапани (Vajrapāṇi), великому владыке тайн, со словами: “Знай, что в селении Амра (Āmra), в стране Магадха (Magadha), к северу от горы Вайдехи (Vaidehī), находится пещера Индрашилагуха (Indraśilāguhā). В этой пещере Индрашилагухе в общей сложности девяносто девять дворцов. Там пребывает один коти (koṭi) великих бодхисаттв вместе с божествами и нагами восьми родов (aṣṭasena), а также различными риши (ṛṣi) и другими существами. Бодхисаттва Майтрея сейчас пребывает там в состоянии сосредоточения, именуемом «Наивысшее украшение» (paramālaṃkāraka). Выйдя из этого сосредоточения, он проповедует различным существам. 
[bookmark: _Hlk219378876]Ваджрапани, эта пещера Индрашилагуха (Indraśilāguhā) — превосходнейшая. Она является магическим проявлением всех Татхагат (Tathāgata), недоступным для понимания обладателям малого разума. Это непостижимое наставление в Дхарме [, связанное с практикой] (samprayukta-dharmaparyāya).
В ней пребывают великие Бодхисаттвы (Mahābodhisattva), наделенные различными достижениями, многообразными священными методами наставлений по практике и мирскими ритуалами.

Это место для тех, кто породил непоколебимую решимость и устремлен к пробуждению, кто практиковал на протяжении бесчисленных кальп (kalpa) и не ведает страха перед деяниями во благо существ. Только таким следует проповедовать эти методы достижения Индрашилагухи (Indraśilāguhā).
Кроме того, если найдутся люди, которые отстранились от алчности, ненависти, невежества и цепляния за «я», те, кто усмирил все желания и в ком зародилась чистая вера, а также те, кто принял прибежище в истинной Дхарме Будды, — лишь таким людям должно проповедовать.
Если же есть люди, совершающие различные дурные поступки, не имеющие намерения стремиться к просветлению, те, кто избегает праведной Дхармы (Dharma), не верит в закон кармы (karma), хулит поклонение (arcala) или проявляет непочтительность к родителям, — таким людям проповедовать не следует.” 
В то время великий владыка тайн бодхисаттва Ваджрапани (Vajrapāṇi) обратился к Будде: «О Благодатный! Как и проповедовал Будда, это обладает огромной благой заслугой; это великое искусное средство, благодаря которому, не прибегая к дополнительным практикам, можно узреть бодхисаттву Майтрею (Maitreya) в этой самой жизни. Сейчас я желаю услышать об этом; молю, чтобы Будда разъяснил это». 
В это время Благословенный (Bhagavān) обратился к Ваджрапани (Vajrapāṇi), великому владыке тайн и Бодхисаттве (Bodhisattva), со словами: «О Ваджрапани! Если найдутся практикующие, желающие войти в пещеру Индры,  то им нет необходимости выполнять предварительные практики, чтобы встретиться с Бодхисаттвой Майтреей. Или же они также могут пожелать испросить наставления о священном мече, священной чакре (svapavitra-cakra), драгоценности, исполняющей желания (cintāmaṇi), и другие учения. Либо они просят о священном лекарстве, лекарстве аншана (anaśana)[1] или украшении Благородного Бхайруки (ārya-bhairuka-alaṃkāraka). 
Затем эти практики должны сначала с верой и почтением получить передачу Дхармы от своего ачарьи. После этого они должны искать защиты силы своего собственного божества, щедро подносить дары всем буддам и Татхагатам, и повсеместно совершать великие деяния щедрости для всех чувствующих существ. 
Впоследствии практикующий должен пройти десять расстояний по длине лука на восток, затем тридцать таких расстояний на запад, пока не войдет во дворец, все четыре стороны которого оборудованы окнами и дверями. Практикующий немедленно увидит различные деревья в окнах, все из которых являются священными лекарствами. 
Путешественник может недолго отдохнуть там, а недалеко от этого места есть колодец глубиной примерно в половину человеческого тела. Там также есть ступени из железных канатов, и, если путешественник крепко ухватится за этот железный канат и спустится на два локтя вниз, он должен коснуться ровной поверхности. Человек должен прикоснуться руками к земле, и медленно он увидит дорогу. Если он ступит на нее и спустится, путешественник должен увидеть несколько деревьев манго (āmra). Деревья приносят плоды в форме, напоминающей концы улиток. Если человек возьмет один и съест его снаружи, то он проживет жизнь Нараяны. Человек также будет обладать хорошими чертами лица и большой силой влияния. Он услышит и полностью поймёт все учения Будды. 
Если же странник не соберет плодов и пройдет еще путь длиной в сто выстрелов из лука, то увидит дворец Махешвары. Перед дворцом находится большой пруд, наполненный священными лекарствами. К северу от этого пруда растет огромное пальмовое дерево. Если странник возьмет плод с этого дерева и съест его снаружи, то его продолжительность жизни составит одну кальпу. Если человек не заинтересован в получении этого плода, то он может взять немного священного лекарства. 
Если человек не интересуется святым лекарством, то он может отправиться в одну из четырёх сторон дэвапуры (небесного дворца), взять один миробалан и съесть его снаружи. Это также продлит жизнь на одну кальпу. Следует покинуть дворец, и он/она увидит, что есть два пути: на юг и на север. Человек не должен следовать по южному маршруту; он должен идти на север. 
Неподалеку оттуда находится медный город, высокий и широкий. Человек должен будет постучать в городские ворота, и девушка из касты чандалов (Matangi) откроет их. Войдя в город, он/она увидит две дороги. На левой дороге находится огромное дерево, известное как ашока (беспечальное). Множество девушек из касты чандалов играют под этим деревом. Девушки укажут на правую дорогу, когда путник будет проходить мимо. Итак, этот путник должен следовать направо, и после того, как он пройдет одну йоджану (приблизительно 30 миль), впереди он увидит серебряный город. 
Город высок и широк, его ворота плотно заперты. По обеим сторонам ворот имеются крючковидные сооружения, похожие на змей. Практикующему не следует бояться. Он должен взять один крюк, и ворота сами собой откроются. Войдя в ворота, практикующий сначала увидит священный меч. Если практикующий возьмет меч, он/она станет махараджей видьядхар. Когда этот человек умрет, он родится на небе Тушита. 
Однако, если кто-то не желает брать меч, то тогда он должен взять святую чакру. Когда он берет чакру, тогда этот человек становится правителем докинь (ḍākinīrāja), и когда он умирает, этот человек рождается как божество на небесах Четырёх Небесных Правителей (Caturmahārāja). Опять же, если кто-то не желает брать чакру, тогда он должен взять чинтамани, так как, как только этот человек взял чинтамани, он будет обладать пятью видами сверхъестественных способностей и сможет выполнять восемнадцать видов превращений. 
Естественный звук провозгласит всем существам на земле: «Если у какого-либо существа есть какая-либо просьба, я исполню ее, и все их желания будут удовлетворены». Это установит знамя чинтамани, исполняющее желания, что равносильно постижению всех учений Будды. Если кто-либо встретит учения Будды, странник должен открыть и изучить их, достигая полного мастерства во всех учениях Будды и понимая высшую истину. 
Если кто-либо встретит священное лекарство, странник должен принять его, ибо одна унция этого лекарства может превратить сто миллионов кусков золота. Если кто-либо примет это лекарство, его продолжительность жизни будет такой же, как у Брахмы. 
Если кто-либо видит дерево бодхи, практикующий должен считать, что он сможет путешествовать по всем четырём великим континентам (catur-mahā-dvīpa) во время восхода солнца, и что этот человек вернётся в своё первоначальное местоположение. 
Если путник увидит лекарство аньшана, он должен взять небольшую часть и поместить ее себе в глаза; тогда он сможет видеть все вещи в трех мирах.
Если путник увидит священные украшения, он должен взять их и одеть на себя; тогда он обретет красивый и достойный вид и обретёт способность быть невидимым. 
Если странник не желает таких священных достижений, он должен отдохнуть там на ночь. Когда лотосы на той скале закроются, он узнает, что это ночь; когда женщина-асура выйдет за цветами, он узнает, что это день. Затем странник должен продолжить свой путь, и недалеко оттуда он увидит золотой город. Странник должен войти в этот город. Затем он увидит дворец, украшенный колоннами из драгоценных камней, мани и различными изысканными цветами, включая драгоценные, а также украшенный переплетенными жемчужинами, его земля покрыта чистым и приятным золотым песком. В этом дворце находится великолепный львиный трон, высокий и широкий, на котором сидит Бодхисаттва Майтрея, окруженный бесчисленными небесными драконами, восемью классами существ и различными риши (rsi), которые почтительно слушают, как Бодхисаттва излагает чудесную Дхарму.
Достигнув этого места, странник, исполненный величайшего благоговения и чуда, приближается к Бодхисаттве, воздает почести и пребывает там.
В то время бодхисаттва Майтрея скажет практикующему: «Добро пожаловать, добрый человек!» Практикующий немедленно ответил: «Я пришёл сегодня с добрыми намерениями». Бодхисаттва далее скажет: «Превосходно! Превосходно! Добрый человек! Ты пришёл сюда с мужественным и стойким умом. Почему? Потому что существа Джамбудвипы (jambu-dvīpa) обладают твёрдой верой, прилежны и мужественны, и способны испытывать почтение ко мне. Ты должен знать, что, если какие-либо существа желают увидеть моё тело в этой жизни или в следующей, они должны породить намерение рецитации моей коренной мантры. Если вы искренне будете повторять мою корневую великую мантру, вы достигнете мира и счастья, освободитесь от всех трудностей и увидите моё тело. Корневая великая мантра гласит: 

Namo ratna-trayāya. Namo vairocana-śamini tathāgatāya arhate samyak-saṃbuddhāya. 
Tadyathā, oṃ maitrottari maitra-avabhāsini maitrod-ghaṭaya, smara smara sarvaṃ pratijñā, sara sara vi-sara vi-sara, bodhaya bodhaya, bodha-anugate mahā-bodhi pari-vartita mānasi svāhā. 

К тому же, бодхисаттва Майтрея скажет практикующему: «Что ты ищешь здесь? Ты ищешь возможность увидеть меня и услышать Дхарму? Или ты ищешь различные виды достижений сидхи? Или ты ищешь великую славу в Джамбудвипе? Что бы ты ни искал, я исполню твоё желание». 
Практикующий ответит: «Бодхисаттва! Когда я впервые пришел в этот дворец, моей единственной целью было увидеть тебя. Теперь, когда я увидел тебя, мое сердце удовлетворено, и я больше ничего не ищу. Я останусь здесь, пока ты не достигнешь совершенного просветления, и я желаю услышать Дхарму от тебя».
В то время бодхисаттва Ваджрапани, услышав изложение Дхармы Буддой Шакьямуни, возрадовался, уверовал и принял её, и поступал соответственно.



Примечания
1. Anaśana часто классифицируется как форма терапии или лечения, позволяющая организму очиститься, особенно для борьбы с различными заболеваниями.

 

